
 

1 

 

ヤコブの手紙 4章 11～17節 

『神のみこころに生きる』  ヤコブの手紙 4章 11～17節 

  

1. 互いに悪口を言い合わない 

ヤコブは 2章で、あなたがたに信仰があると言っても行いがなかったら、そのような信仰が人を救うこと

ができるでしょうか、とチャレンジしました。そして 3章ではその具体的な適用として言葉の問題を取り上

げました。そして 4章 1～2節のところでは、心の高ぶりについて警告しました。「あなたがたの間の戦いや

争いは、どこから出て来るのでしょうか。ここから、すなわち、あなたがたのからだの中で戦う欲望から出て来

るのではありませんか。あなたがたは、欲しても自分のものにならないと、人殺しをします。熱望しても手に入

れることができないと、争ったり戦ったりします。」つまり、「神のみこころ」よりも、自分の思いのままに生

きていきたいのです。そういう彼らにヤコブは、「主の御前でへりくだりなさい。そうすれば、主があなたがた

を高く上げてくださいます。」と勧めたのであります。そして、その流れの中で、兄弟の「悪口」を言うこと

と、「神のみこころ」に生きることが語られています。 

さて、11～12節に「兄弟たち、互いに悪口を言い合ってはいけません。自分の兄弟について悪口を言ったり、

さばいたりする者は、律法について悪口を言い、律法をさばいているのです。もしあなたが律法をさばくなら、

律法を行う者ではなく、さばく者です。 律法を定め、さばきを行う方はただひとりで、救うことも滅ぼすことも

できる方です。隣人をさばくあなたは、いったい何者ですか。」とあります。10節で「主の御前でへりくだりな

さい。そうすれば、主があなたがたを高く上げてくださいます。」と勧めたヤコブは、ここで「悪口」の問題を

取り上げています。「悪口」を言うことは、その場にいない他の人をけなすことです。「悪口を言ったり、さ

ばいたりする者は、律法について悪口を言い、律法をさばいているのです。」と指摘するヤコブは何が言いた

いのでしょうか。いったいなぜ「悪口」を言ってはいけないのでしょうか。なぜなら、「自分の兄弟について

悪口を言ったり、さばいたりする者は、律法について悪口を言い、律法をさばく」ことになるからです。 

どういうことですか？この「律法」とは、イエス様が言われた「律法」のことです。イエス様は、マタイの

福音書 7 章 1～2 節で「さばいてはいけません。自分がさばかれないためです。あなたがたは、自分がさばく、

そのさばきでさばかれ、自分が量るその秤で量り与えられるのです。」と言われました。というのは、私たち

は人をさばいた後で、自分も同じことをしてしまう愚かな者だからです。しかしこれは、私たちは隣人に対

して注意や否定的なことを一切言ってはいけないということでしょうか。私たちは万事を善意に解釈するべ

きなのでしょうか。ここでヤコブが言いたいのはそのようなことではありません。実際に私たちは自分や他

の人たちの生き方を神の「律法」の光に照らして適切に評価することができますし、またそうすべきなので

す。 

ヤコブの第一の主張は、私たちは自分に都合が良いように人々を評価してはいけないということです。そ

して第二の主張は、この評価がどのような意味で、またどのような目的で行われるものであるかを忘れない

ということです。確かに神の「律法」は否定的な目的で使用することもできます。 

パウロはローマ人への手紙 2 章 1 節で「ですから、すべて他人をさばく者よ、あなたに弁解の余地はありま

せん。あなたは他人をさばくことで、自分自身にさばきを下しています。さばくあなたが同じことを行っている

からです。」と言っています。ですから、私たちは他人をさばくことはできません。にもかかわらず、人をさ

ばき、他人の「悪口」を言うようなことがあるとしたら、それは「律法」をさばく者となり、その「律法」

によってさばきを免れないのは当然のことです。私たちは「律法」を守るために召されたのであって、「律法」

をさばくために召されたのではないのです。  

それでは、誰がさばかれるのでしょうか。それは神ご自身です。「律法を定め、さばきを行う方はただひと

りで、救うことも滅ぼすこともできる方です。」兄弟の「悪口」を言うことは、ある意味で正しいことかもしれ



 

2 

 

ヤコブの手紙 4章 11～17節 

ません。なぜなら、兄弟の「悪口」を言うということはその兄弟に非があるからで、そのように言われても

仕方ないからです。けれども、このような非に対して、私たちはさばく権利を持っていないのです。なぜな

ら、さばきを行うのは、神だけであって、私たちにはないからです。 

パウロは、コリント第一４章３～４節で「しかし私にとって、あなたがたにさばかれたり、あるいは人間の

法廷でさばかれたりすることは、非常に小さなことです。それどころか、私は自分で自分をさばくことさえしま

せん。私には、やましいことは少しもありませんが、だからといって、それで義と認められているわけではあり

ません。私をさばく方は主です。」と言っています。つまりパウロはここで、他人をも、自分をもさばかない

と言っているのです。なぜなら、自分をさばかれるのは主ご自身であるからです。たとえ自分には罪がない

と言っても無罪とされることはありません。神の前に立たされるなら、誰が自分は正しい者だと主張するこ

とができるでしょうか。そのような者を、神は救ってくださいました。このような者が他人をさばくことが

できるでしょうか。さばかれるのは神だけであって、私たちは神に取って代わることはできません。もしそ

のようなことを平気で行っているとしたら、それは越権行為であり、そうした行為に対する神のさばきが下

るのは当然のことなのです。つまり兄弟の「悪口」を言うことの本質的な問題は、知らず知らずのうちに自

分が神になっていること、それほど自分がおごり高ぶっていることなのです。ヤコブはそのことをここで「隣

人をさばくあなたは、いったい何者ですか。」と言っています。  

ですから、兄弟をさばくことはやめましょう。互いに「悪口」を言い合ってはいけません。それは「神の

みこころ」ではないからです。神の「みこころ」は何でしょうか。「神のみこころ」は、「互いに愛し合うこと」

です。ペテロ第一4章8節に「何よりもまず、互いに熱心に愛し合いなさい。愛は多くの罪をおおうからです。」

とあります。もし兄弟の「悪口」を言うようなことがあるとしたら、それはその人の中にある誇りや高ぶり

があるからであって、自分の行いをよく調べてみれば、誇れると思ったことも、ただ自分だけの誇りであっ

て、他の人に対して誇れることではないことに気が付くことでしょう。ガラテヤ書６章３節に「だれかが、

何者でもないのに、自分を何者かであるように思うなら、自分自身を欺いているのです。」とあります。 

  

2. 主のみこころならば  

13～15節に「「今日か明日、これこれの町に行き、そこに一年いて、商売をしてもうけよう」と言っている者た

ち、よく聞きなさい。 あなたがたには、明日のことは分かりません。あなたがたのいのちとは、どのようなもの

でしょうか。あなたがたは、しばらくの間現れて、それで消えてしまう霧です。 あなたがたはむしろ、「主のみこ

ころであれば、私たちは生きて、このこと、あるいは、あのことをしよう」と言うべきです。」 とあります。さば

きを神にゆだねず、自分でさばくという態度は、自分の計画を立てるときにも現われます。 

「今日か明日、これこれの町に行き、そこに一年いて、商売をしてもうけよう」と言っている者たち、よく聞き

なさい。」とありますが、計画すること自体は問題ではありません。問題はその商売への自信だけでなく、自

分の生き方や人生の決定まで自分でできると過信していることです。日本語には訳されていませんが、13節

の主語は「私」です。今日か、明日、私たちはこれこれの町に行き、これこれをしようと、全部自分で時を

定め、場所を定め、期間を定め、やるべきことを定めています。自分でいろいろなことを計画して、自分で

成し遂げようとします。もしかしたらそれができるかもしれません。 

しかし、箴言 19章 21節に「人の心には多くの思いがある。しかし、【主】の計画こそが実現する。」とあるよ

うに、主の「みこころ」だけが成るのです。 ヤコブは、自分であれこれと計画を立て、自分でそれを達成し

ようとしている人たちに向かって、14節で「あなたがたには、明日のことは分かりません。あなたがたのいの

ちとは、どのようなものでしょうか。あなたがたは、しばらくの間現れて、それで消えてしまう霧です。」と言っ

ています。 あなたがたは、明日ことはわからないのです。昨日まであんなに元気だったのに急に病気になっ

てしまったり、ちょっとしたことで思い悩み夜も眠れないこともあります。こんなはずじゃなかったのにと、



 

3 

 

ヤコブの手紙 4章 11～17節 

自己憐憫に陥ってしまうこともあります。避けられない災害によって生活が一変してしまうこともあります。

将来を保証されていた人が、ちょっとしたことで人生を棒に振ってしまったということもあります。人生は

複雑で、不確実なのです。この先何が起こるのかは誰にもわかりません。 

ヨブはそんな人間の姿をヨブ記 14 章 1～2 節で「女から生まれた人間は、その齢が短く、心乱されることで

満ちています。 花のように咲き出てはしおれ、影のように逃げ去り、とどまることがありません。」と言いまし

た。ヨブはここで人間の一生を花と影にたとえています。花のように咲いたかと思ったらすぐに切り取られ、

影のようにできたかと思ったらすぐに消えてしまいます。それはほんとうにはかなく、むなしいものなので

す。そんな人間が自分を誇ってみたところでいったい何になるというのでしょうか。 

 ですから、ヤコブは 15節で「あなたがたはむしろ、「主のみこころであれば、私たちは生きて、このこと、あ

るいは、あのことをしよう」と言うべきです。」と勧めるのです。私たちが何か計画をたてる時、決して見逃し

てはならないとは、「～あれば」ということです。「主のみこころであれば、私たちは生きて、このこと、あるい

は、あのことをしよう」ということです。ヤコブはこの箇所で計画を立てることをすべて否定しているように

見えるかもしれませんが、そうではありません。ヤコブは計画を立てること自体は認めています。ここでヤ

コブが手紙の読者に強調したいのは、計画を立てる時にも神のことを忘れるべきではないということです。

あたかも神など存在しないかのような態度で計画を立てるべきではありません。 

箴言 27 章 1 節に「明日のことを誇るな。一日のうちに何が起こるか、あなたは知らないのだから。」とあり

ます。またルカの福音書 12 章 16～20 節に「それからイエスは人々にたとえを話された。「ある金持ちの畑が

豊作であった。 彼は心の中で考えた。『どうしよう。私の作物をしまっておく場所がない。』 そして言った。『こ

うしよう。私の倉を壊して、もっと大きいのを建て、私の穀物や財産はすべてそこにしまっておこう。 そして、

自分のたましいにこう言おう。「わがたましいよ、これから先何年分もいっぱい物がためられた。さあ休め。食

べて、飲んで、楽しめ。」』 しかし、神は彼に言われた。『愚か者、おまえのたましいは、今夜おまえから取り去ら

れる。おまえが用意した物は、いったいだれのものになるのか。』」とあります。 

人間は何年でも先の計画を立てることはできます。にもかかわらず、実際には「あなたがたには、明日のこ

とは分かりません。」なのです。私たちが皆知っているように、誰一人としてそのような主権を持っている者

はいません。私たちは、明日のことはわからないのです。ですから、「主のみこころであれば、私たちは生き

て、このこと、あるいは、あのことをしよう」というのが正しい生き方なのです。「主のみこころであれば」とい

うのは、「すべてのことに主を認める」ということです。主の許しがあってこそ事がなされ、成功もできると

いうことを認め、神の「みこころ」は何であるかをわきまえ知るために、心の一新によって自分を変えるこ

となのです。  

パウロは、エペソで伝道していた時、エペソの人々が、もっと長くとどまるようにと頼みましたが、それ

を聞き入れないで、「神のみこころなら、またあなたがたのところに戻って来ます」（使徒 18:21）と言って別れ

を告げ、エペソから船出しました。 

また、コリントの教会でも「私は今、旅のついでにあなたがたに会うようなことはしたくありません。主がお

許しになるなら、あなたがたのところにしばらく滞在したいと願っています。」（Ⅰコリント 16：7）と言いまし

た。「神のみこころなら」、「主がお許しになるなら」という態度は、私たちの立てる全ての計画において持つ

べきものです。私たちの立てる全ての計画は、主の御手にゆだねなければなりません。主もまた、私たちの

人生に計画をお持ちなのです。エレミヤ書 29 章 11 節には「わたし自身、あなたがたのために立てている計

画をよく知っている─【主】のことば─。それはわざわいではなく平安を与える計画であり、あなたがたに将来

と希望を与えるためのものだ。」と書かれています。また、イザヤ書 55章 8～9節には「わたしの思いは、あ

なたがたの思いと異なり、あなたがたの道は、わたしの道と異なるからだ。─【主】のことば─ 天が地よりも高

いように、わたしの道は、あなたがたの道よりも高く、わたしの思いは、あなたがたの思いよりも高い。」とあり



 

4 

 

ヤコブの手紙 4章 11～17節 

ます。あなたは、自分自身のことや将来についてどのように考えておられるでしょうか？実は、私たちより

も神の方がもっと完全な計画をもっておられるのです。神の計画はあなたの計画よりもはるかに高いものだ

ということを。あなたの人生における「主のみこころ」とご計画は実に完全なものなのです。  

私たちが計画を立てることは決して間違ったことではありません。しかし、その計画の中に「もしみここ

ろであれば」を入れてください。「主のみこころであれば、私たちは生きて、このこと、あるいは、あのことをし

よう」と、「主のみこころ」を求めて生きる人こそ、本当に神の御前でへりくだっている神のしもべなのです。 

  

3. むなしい誇りを捨てて  

16 節に「ところが実際には、あなたがたは大言壮語して誇っています。そのような誇りはすべて悪いことで

す。」 とありますが、「主のみこころ」に生きるために、むなしい誇りを捨てましょう、ということです。 

「大言壮語」とは、辞書に「自分の実力や能力、あるいは現実とかけ離れた、できもしないような大きな

ことや、内容が伴わない大げさな言葉を使うこと」とあります。また、いわゆる「ほら吹き」や「大風呂敷

を広げる」ことと同義で、多くの場合、中身が伴わない口先だけの言葉として使われます。以前の聖書では、

「大言壮語して誇っています」が、「むなしい誇りをもって高ぶっています」となっています。この「むなしい

誇り」は、放浪性のあるやぶ医者という語源から派生した言葉だそうです。直っていないのに直ったと言い、

やりもしなかったことを誇るのです。  

結局、自分であれこれと計画を立て、自分で事を成し遂げようとしたり、兄弟の「悪口」をいうことのす

べては、高ぶっていることに原因があります。むなしい誇りをもって高ぶっているので、さばきを主に任せ

ないで、自分でさばこうとするのです。また、自分の計画を神にゆだねないで、自分で行おうとするのです。

そこに「主のみこころ」があるのにそれを無視して、自分で果たそうとすること、それが高ぶりです。 

17節に「こういうわけで、なすべき良いことを知っていながら行わないなら、それはその人には罪です。」と

あります。私たちは、「これはしなければならない」と思いながらも、行っていないことが何と多いことでし

ょう。罪とは、してはならないことをすることだけでなく、しなければならないことをしないこともそうな

のです。それなのに、いかにも自分はやっているかのように錯覚したり、自分にはできるといったむなしい

誇りを持つことがどんなに高ぶった愚かなことであるかわかるでしょう。私たちに必要なのは、そんなむな

しい誇りを捨てて、悔い改めて、「主のみこころ」に生きることなのです。  

詩篇 104 篇 34 節で「私の心の思いがみこころにかないますように。私は【主】を喜びます。」と作者は歌い

ました。私の心の思いが「主のみこころ」にかなうために、この詩篇の記者は、「私は【主】を喜びます。」と

言いました。私の思いや計画に神を引っ張り込むのではなく、私たちの思いを「主のみこころ」に合わせる

のです。そして、あらゆる恵み、幸いにも勝って神ご自身を喜ぶことが、「主のみこころ」に生きる道なので

す。私たちもまたそのような信仰に歩んでいこうではありませんか。 

「正しい行い」とは、けっして完全無欠な行動を意味しているのではありません。それは、自分の欲望で

はなく神の「みこころ」を求めることです。ひたすら謙遜になってイエス様に近づくことです。私たちが一歩

イエス様に近づくなら、イエス様は百歩私たちに近づいてくださいます。そして「みこころ」を教えてくださ

るのです。祈りはイエス様に近づくこと、また聖書を読むことはイエス様の「みこころ」を知ることだと、ぜ

ひ気づいてください。 

イエス様は、ヨハネの福音書 4 章 34 節で「わたしの食べ物とは、わたしを遣わされた方のみこころを行い、

そのわざを成し遂げることです。」と言われました。 

 


